
 1 

 

 

 

Enero 2026 
 

 

 

 

 

       ASOCIACIÓN CULTURAL TRAZOS DEL SALÓN 
 

  

file:///H:/Trazos del Salón/Trazos del Salon Facebook/TrazosFacebookListadoPublicaciones.xlsx


 2 

EL TRAZO 
 

 

Los centros de arte tienen la función de promover y difundir la cultu-

ra y las artes a través de la exhibición, la educación y la creación. 

Son foros físicos donde los profesionales de la cultura desarrollan su 

trabajo: gestores, diseñadores, fotógrafos, realizadores, artistas, 

etc. Un espacio multidisciplinar cuyo objetivo es promover el inter-

cambio entre las distintas manifestaciones culturales poniendo énfasis 

en la investigación artística y la experimentación. En su complejidad 

y pluralidad incluyen espacios para artes escénicas, museos, galerías, 

y centros culturales y comunitarios que ofrecen talleres y actividades 

para el público general con el propósito de hacer el arte accesible, 

fomentar la creatividad y la reflexión, y servir a la comunidad.  

El centro de arte que reivindicamos para Plasencia, desde Trazos 

del Salón, debería organizarse a través de infraestructuras y colabo-

raciones oficiales y públicas (es la única solución que vislumbramos 

eficaz en esta ciudad), para albergar la colección Salón de Otoño/Obra 

Abierta de la Fundación Caja de Extremadura, asumiendo la responsabi-

lidad de la conservación de su legado histórico-artístico. Y ubicarse 

en un edificio o espacio rehabilitado, situado en el casco histórico 

de la ciudad. 

Un espacio museístico en el que pueda visualizarse el citado pa-

trimonio artístico y, además, sea un ente dinamizador de las nuevas 

tendencias y pulsiones artísticas, y un foro de cultura e integración 

social. Un espacio donde los artistas (los creadores), se sientan hon-

rados al mostrar sus obras en un recinto artístico singular. Un espa-

cio en el que se pueda visitar la exposición permanente de la colec-

ción de arte Salón de Otoño Obra Abierta, y que cuente también con un 

programa de exposiciones temporales, tanto individuales como colecti-

vas. 

Disponemos de un gran legado cultural y artístico, fruto de años 

de historia de la Caja de Plasencia y de Caja de Extremadura, tenemos 

una obligación moral y ética con ese pasado, con la realidad del pre-

sente y, principalmente, con el futuro que debemos planificar y cons-

truir. 

 

 

Asociación Cultural Trazos del Salón 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 3 

EL ARCHIVO 
 

 

Las reliquias de la emita de la Virgen de la Salud de Plasencia 

y sus antecedentes históricos 

 

El culto a las reliquias tiene origines ancestrales. Ya desde la Anti-

güedad los restos físicos o las pertenencias de personas veneradas 

eran reverenciados por sus devotos. 

En el mundo cristiano los objetos asociados a la vida y pasión 

de Cristo, a su Madre y a los santos eran considerados objetos sagra-

dos, capaces de obrar milagros, atraer peregrinos y generar devoción 

en los lugares de culto. Muy pronto los primitivos cristianos comenza-

ron a tener en gran estima y a venerar los restos de los creyentes 

martirizados, de sus tumbas y de los objetos relacionados con ellos. 

Estos restos y objetos sagrados se guardaban en recipientes especia-

les, los relicarios, y se depositaban en las iglesias, bajo el altar o 

en una capilla para ser venerados por los fieles. 

Ese culto a las reliquias adquirió una gran importancia durante 

la Edad Media, como nos lo evidencia que Alfonso X legislase sobre 

ello a través del Código de la Siete Partidas. Precisamente en su Pri-

mera Partida, en el Título IV, la Ley LXV De las Reliquias de los San-

tos, como deven ser honrradas e guardadas se establecía que estas re-

liquias deberían ser de los santos canonizados por la “Santa Eglesia 

de Roma”. Además, se reafirmaba que las más importantes eran las reli-

quias de Jesucristo y la Virgen “que son mas de guardar las de nuestro 

Señor Jesu Christo, e las de su Madre Santa Maria”; y se determinaba 

que todas las reliquias deberían de estar 

  

en logar limpio, e mucho honrrado e deven ser muy honrradas, e 

muy guardadas con cerradura, de tal manera que non las pueda 

ninguno furtar, nin tomar, para averlas, nin de otra guisa (ma-

nera), sin plazer de aquellos que las tienen en guarda. E non 

las han de sacar de aquellos logares en que estovieren, por cob-

dicia de ganar algo con ellas, nin las vender. Ca (pues) las 

Santas cosas non las pueden ninguno aver por precio, e por ende 

non pueden ser vendidas (…), onde qualquier que las vendiese, 

pecaría mortalmente, e faria simonía. 

 

Este último apartado disponía, como vemos, que estos vestigios 

sacros deberían de estar “en logar limpio” y bien guardados “con ce-

rradura”, de ahí que se custodiasen en estuches o cajas preciosas, ge-

neralmente de marfil o madera, aunque también adoptaron diferentes 

formas según fuese la reliquia contenida: bustos-relicarios, brazos-

relicarios, etc. Asimismo la ley sancionaba la venta de reliquias, lo 

que nos sugiere el gran tráfico de reliquias que se estaba produciendo 

durante todo el Medievo, sobre todo a raíz de las Cruzadas. Eran muy 

codiciadas por ser consideradas por los fieles como objetos de gran 

poder y capaces de obrar milagros, por lo que atraían un gran número 

de peregrinos y generaban una gran devoción entre los fieles, siendo 

representativas de la piedad popular. Todo ello provocó que, a menudo, 

se dieran falsificaciones, engaños y conductas supersticiosas.  

La unanimidad religiosa sobre su culto se verá alterada a prin-

cipios del siglo XVI por los erasmistas y, sobre todo, por la Reforma 

Protestante de Lutero, Calvino y Zuinglio, todo lo cual supuso un de-

safío religioso y político al papado y al emperador Carlos V. Los re-

formadores criticaban la venta de indulgencias y la veneración de re-

liquias, juzgándolas como una forma de comercio espiritual e idolatr-

ía, considerándolas que desviaban de la fe a los creyentes. 

A este movimiento religioso el catolicismo reaccionó con la Con-

trarreforma surgida del Concilio de Trento (1545-1563). En él se re-

afirmaron los dogmas católicos y se implementaron reformas internas. 



 4 

Se revalorizó el culto a las reliquias, sobre todo en el decreto 25 de 

la última sesión del Concilio (diciembre de 1563) en el que se pedía a 

los obispos que potenciasen su culto entre el pueblo, reivindicando 

igualmente el culto de los santos y sus imágenes, constituyéndose como 

herramientas catequéticas para instruir y estimular a los fieles, im-

pulsándose así el arte sacro del Barroco en respuesta a la austeridad 

visual de la Reforma Protestante: 

 

Manda el santo Concilio a todos los Obispos y demás personas que 

tienen el cargo y obligación de enseñar, que instruyan con exac-

titud a los fieles ante todas las cosas, sobre la intercesión e 

invocación de los santos, honor de las reliquias, y uso legítimo 

de las imágenes, según la costumbre de la iglesia Católica (…). 

Instruyan también a los fieles en que deben venerar los santos 

cuerpos de los santos mártires, y de otros que viven con Cristo 

 

Anteriormente ya se había ido gestando un movimiento reformador 

pretridentino en la Iglesia española, siendo exponente de ello el 

sínodo celebrado en el obispado placentino en 1534, convocado por el 

obispo Vargas y Carvajal1. En él se dispuso que el sagrario fuera el 

lugar más apropiado para custodiar las reliquias, aunque en un compar-

timiento independiente pero cerrado bajo la misma llave2. 

Tras el Concilio de Trento el culto a las reliquias cobró un 

gran protagonismo, al igual que su tráfico. El descubrimiento de nue-

vas catacumbas romanas en el último tercio del siglo XVI vino a pro-

porcionar nuevo material a los coleccionistas de reliquias. Su pose-

sión constituyó una aspiración tanto en el mundo eclesiástico como en 

el de la alta nobleza. Ejemplo de un gran devoto de las reliquias fue 

Felipe II que aspiraba a convertir El Escorial en un inmenso relica-

rio, además de albergar una extraordinaria biblioteca, no escatimando 

esfuerzos para su consecución. Para ello envió como delegado regio al 

cronista Ambrosio de Morales con el fin de examinar y escoger libros, 

manuscritos y reliquias piadosas. 

De ese entusiasmo por las reliquias se hace eco el médico pla-

centino Luis de Toro, quien señalaba en su famoso manuscrito de 1573 

que fue el obispo Ponce de León, ya fallecido en ese momento, el que 

había conseguido de Pío V el envío de varias reliquias para la cate-

dral de Plasencia, mencionando: 

 

Y, como la iglesia de Plasencia no poseía ninguna reliquia de 

santos, el muy ilustre obispo don Pedro Ponce de León, que hace 

poco partió hacia las mansiones celestiales, pidió con devoción 

al sumo pontífice de Roma Pío V, que se dignara concederle algu-

nas reliquias de los santos mártires con las que dar brillo a la 

dignidad de su iglesia, y, en 1570, este santo y ciertamente de-

voto pontífice hizo enviar , verificadas con el testimonio de 

sus letras y autoridad, las siguientes reliquias: huesos de mu-

chos mártires junto con los de las cabezas de los santos Zenón, 

Anastasio, Vicente, Fabián, Sebastián, Lorenzo, Timoteo, Justino 

y Policarpo. No obstante, al ser sorprendido el obispo por la 

muerte, dichos huesos aún no han sido trasladados a la catedral, 

como había prometido, sino que se encuentran guardados , según 

tengo entendido, para colocarlos en su túmulo, que se está eri-

                                                 
1
 PÉREZ-COCA SÁNCHEZ-MATAS, CARMEN. Derecho, vida y costumbres de Plasencia y su Dióce-

sis en los siglos XV y XVI. Documentación sinodal de la segunda mitad del siglo XVI. 

Cáceres, 1994. Universidad de Extremadura, vol. I, p 31. 
2
 Ibídem, p. 96. Este matiz es recogido por MÉNDEZ HERNÁN, V. ”Aportaciones documentales 

en torno a los retablos de la Virgen del Tránsito y de las Reliquias de la Catedral de 

Plasencia”, Revista de Estudios Extremeños, vol. 52, nº 2, 2000, p. 447. 



 5 

giendo junto al altar mayor del templo con una traza muy suntuo-

sa y acabada3 

 

En este sentido ya en mayo de 1572 este mismo obispo había man-

dado una extensa carta a Felipe II dándole cuenta detallada de las re-

liquias y librerías de su diócesis4.En ella exponía lo que después, 

como hemos visto, Luis de Toro recogería sobre la carencia de reli-

quias de la seo placentina, y el ruego de Ponce de León a Pío V para 

su envío “porque ninguna hallé en ella y deseo procurar se traigan mas 

reliquias (…) y se muestren al pueblo christiano, pues tienen tanta 

necesidad de la intercesión y méritos de los santos para que nos impe-

tren la gracia de Nuestro Señor”5. Prosigue el obispo detallando los 

lugares de su obispado cuyas iglesias tenían reliquias: Torrejón, en-

viadas por el cardenal Bernardino de Carvajal, Garciaz, y, las más im-

portantes, las de San Fulgencio y Santa Florentina en Berzocana, noti-

ficando que 

 

Después que las visité he procurado se haga capilla, donde se 

pongan con la autoridad que merecen y en el ínterin están con la 

decencia que se requiere. Y aunque algunos de mi cabildo han 

hecho instancia conmigo que las traiga a la iglesia catedral no 

me ha parecido hacerlo por la causa que V. Majestad entenderá 

del testimonio que envío y porque lo sentirían mucho los vecinos 

de aquella villa y de los otros lugares circunstantes por la 

gran devoción que tienen de las dichas reliquias; y pues fue su 

buena suerte que las tuviesen en su pueblo, no es razón perjudi-

carles quitándoles la merced que Nuestro Señor les ha hecho y 

hace por medio de la devoción a estos santos (…) que los tienen 

por patronos suyos y de sus lugares6 

 

Con la llegada a Plasencia en 1622 del obispo Sancho Dávila se 

incrementaron en número y calidad los vestigios sacros. La inclinación 

del obispo por el culto a las reliquias ya había quedado demostrada 

cuando estuvo a cargo del obispado de Cartagena (1591-1600) al haber 

conseguido de Felipe II la autorización para trasladar allí desde Ber-

zocana parte de las reliquias de San Fulgencio y Santa Florentina, pe-

se a la oposición de sus vecinos, quedándose el rey también un hueso 

de cada santo para su colección escurialense. El obispo Sancho Dávila 

fue un gran erudito, publicó diversos libros de temática religiosa, 

entre ellos uno impreso en 1611 sobre la veneración de las reliquias. 

A este respecto Fray Alonso Fernández anotaba en sus Anales:  

 

Enriqueció esta santa iglesia con muchas y muy grandes reliquias 

que la dio, para las cuales hizo en la iglesia dos grandes reli-

carios, que adornan dos naves laterales al altar mayor7. 

 

La existencia de un antiguo altar de las reliquias, situado don-

de actualmente se ubica el de Nuestra Señora de la Asunción, está 

constatada documentalmente. Según el profesor Vicente Méndez Hernán no 

                                                 
3 TORO, LUIS DE, Descripción de la ciudad y obispado de Plasencia, ed. del Ayuntamiento 
de Plasencia, prólogo Jesús Manuel López Martín, traducción Juan Ramón Santos, Plasen-

cia, 2024, p. 84.. La edición de 1961 de M. Sayans Castaños evita la traducción de los 

folios referido a las reliquias que el cardenal Bernardino de Carvajal envió en 1490 a 

Torrejón pues en opinión de Sayans “mas parece irreverencia el traerlas en escueta tra-

ducción”, p. 99 de la mencionada edición. 
4
 ANDRÉS MARTÍNEZ, Gregorio, “Carta de Pedro Ponce de León, Obispo de Plasencia, a Feli-

pe III, sobre las reliquias y librerías de su obispado y sus actividades literarias”, 

Revista de Estudios Extremeños, tomo XXIII (I), abril-mayo, 1967, pp. 5-21. 
5 Ibídem, p. 8. 
6 Ibídem, p. 9. 
7
 FERNÁNDEZ, FRAY ALONSO, Historia y Anales de la Ciudad y Obispado de Plasencia, Pla-

sencia, Asociación Cultural Placentina “Pedro de Trejo”, 1983, p. 542. 



 6 

sería un retablo en sí, sino más bien una serie de estanterías, tecas 

o celdillas de yeso o de cantería8. 

No será hasta un siglo después (1746) cuando el obispo Fray 

Plácido Bayle y Padilla financiase la construcción del altar de las 

reliquias de la catedral siguiendo el modelo del recientemente cons-

truido altar de la Asunción “un retablo de las mismas medidas de alto 

y ancho que el otro corateral de Nuestra Señora de la Asumpción y a 

semanja de aquel”, conforme recoge Méndez Hernán de la escritura de 

obligación de 9 de febrero de 1746 otorgada por el maestro de escultu-

ra Carlos Simón Soria9.  

Esta popularidad por el culto a las reliquias prosiguió en la 

primera mitad del siglo XVIII. Dado el prestigio y devoción que origi-

naba entre los fieles su posesión, estas no podían faltar en la ermita 

de la Virgen de la Salud que se estaba reconstruyendo. Sus devotos es-

taban tan orgullosos de sus reliquias que el inventario de ellas tam-

bién fue incluido en el informe que se redactó en agosto de 1725 sobre 

la obra de la ermita. El autor de la crónica, el racionero y maestro 

de ceremonias de la catedral Juan Sevillano, fue nombrado, entre 

otros, comisario para la ejecución de la obra de la capilla, por lo 

que tenía información de primera mano sobre todo lo concerniente a 

ella. 

Los vestigios sacros de esta ermita se albergan en una pequeña 

abertura cuadrangular, con su tapa encajada, del propio altar litúrgi-

co. En este hueco también se introdujo la relación de ellas. Sobre la 

ubicación de los restos sacros la tradición litúrgica católica esta-

blece que los altares fijos de las iglesias deben contener reliquias 

de mártires u otros santos10, normalmente depositadas debajo de la mesa 

del altar, para simbolizar la comunión de los santos11. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Altar litúrgico donde se albergan las reliquias  

y relación de las mismas 

Ermita de la Virgen de la Salud. Plasencia 

                                                 
8
 MÉNDEZ HERNÁN, V. ”Aportaciones documentales en torno a los retablos de la Virgen del 

Tránsito y de las Reliquias de la Catedral de Plasencia”, Revista de Estudios Extreme-

ños, vol. 56, nº2, 2002, p. 417. 
9
 Ibídem, p. 498. 

10
 Esta norma se estableció en el II Concilio de Nicea (año 787). El canon 7 establecía: 

las reliquias han de ser colocadas en todas las iglesias, y ninguna iglesia debe ser 

consagrada si no tiene reliquias. 
11
 El Código de Derecho Canónico actual recomienda observar la tradición de la liturgia 

romana de colocar reliquias de mártires y de otros santos debajo del altar siguiendo 

unas normas específicas.  



 7 

 

Informe sobre las obras de la ermita de la Virgen de la Salud. 1725. 

Archivo de la Devoción de Nuestra señora de la Salud 

 

Informe sobre las obras de la ermita de la Virgen de la Salud.  

Nómina de las santas reliquias. 1725.  

Archivo de la Devoción de Nuestra señora de la Salud 

 

En el informe sobre la obra el racionero Juan Sevillano nos da 

una detallada cuenta de las reliquias conseguidas para el altar: 

 

 



 8 

Transcripción: 

(Fol 7 r.) 

Nomina de Las Santas Reliquias que quedan inclusas en este nicho 

1 Reliquia de Señora Santa Ana que hube de la compañia de Jesus, de 

una que beneran aquellos Padres, puesto en una Piramide de plata y 

Christales. 

2 Gueso de San Corsundo y Compañeros Martires ex reliquiis fui sunt in 

ecclesia de Pasaron et rezitant de illis. 

3 Gueso de los diez mil Martires ex reliquis qui sunt indicta. 

4 Gueso de Santa Eugenia Virg. y M. 

5 Gueso de Santa Dorotea. 

6 Gueso de Santa Barbara Virg. y M.  

(Fol. 7 v.) 

7 Gueso de San Prudenzio. 

8 Gueso de San Simplizio. 

9 Gueso de Santo Ygnoto. 

10 Leche de nuestra Señora. 

11 Gueso de San Constanzio M. ex reliq. insignus qui estin eccles. de 

Casas de Millan huyus Diozesis. 

12 Manteles en que comió Santa Theresa de Jesus en casa del Benerable 

Padre fray Juan Bautista de ls Conzepzion en Almodovar del Campo. 

13 Tierra ubi Petrus flevit. 

14 Soga de San Diego de Alcala 

15 Tierra ubi fuit B. V. M12. 

16 Tierra ubi Christus oravit. 

17 Tierra ex Sepulcro Virginis. 

18 Tierra ex Monte Oliveti13. 

Cuyas reliquias obtuve de Prevendados de esta santa Yglesia y otros de 

los Parrocos de las Yglesias que van expresados. 

Y para que de esta Verdad conste lo firmo en Plasenzia en treinta de 

Agosto de mil setezientos y veinte y zinco.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Santa Dorotea
14
 (1645-1650) Francisco de Zurbarán. 

Museo de Bellas Artes de Sevilla 

Martirio de Santa Bárbara (1510). Lucas Cranach el Viejo.  

Museo Metropolitano de Arte de Nueva York 

                                                 
12 Estas iniciales de B.V. M. corresponden a la Beatísima Virgen María. 
13
 El Monte de los Olivos es uno de los lugares más sagrados de Tierra Santa. Fue donde 

Jesús oraba frecuentemente, allí fue detenido y fue el lugar donde ascendió a los cie-

los. 
14 Santa Dorotea. Se representa portando rosas y manzanas que simbolizan el milagro 

según el cual su torturador, Teófilo, le manifestó irónicamente “Esposa de Cristo, 

mándame manzanas y rosas del jardín de tu esposo”, tras lo cual apareció un niño que le 

trajo tres rosas y tres manzanas, convirtiéndose Teófilo al cristianismo por el prodi-

gio. 



 9 

Como se puede observar por la relación transcrita algunas de las 

reliquias son de las consideradas de primera clase, las cuales englo-

ban los restos físicos de Jesucristo, su Madre o los santos. Estos 

comprenden los huesos, carne, cabello, sangre o incluso objetos direc-

tamente relacionados con su vida, siendo la categoría más sagrada y 

valiosa Dentro de esta categoría son algunos de los que fueron sumi-

nistrados a la ermita de la Salud por distintas vías. Así, los de San-

ta Ana fueron donados por los jesuitas placentinos15; los de “San Cor-

sundo16 y Compañeros Martires” fueron proporcionados por la iglesia de 

Pasarón; y el hueso de San Constancio fue aportado por la iglesia de 

Casas de Millán. Igualmente corresponden a este rango los huesos de 

los diez mil Mártires17, Santa Eugenia (virgen y mártir), Sta. Dorotea, 

Sta. Bárbara (virgen y mártir), San Prudencio, S. Simplicio, S. Cons-

tancio y el de un santo del que no sabe su nombre y al que el racione-

ro registra como “Santo Ygnoto”, además de anotar “Leche de Nuestra 

Señora”. 

También aparece en esta lista otras reliquias conceptuadas de 

segundo grado, estas son las referidas a los objetos personales que un 

santo poseyó o usó en vida, como son la ropa, rosarios, libros u otros 

objetos personales. Estos vestigios sacros son también denominados re-

liquias de contacto, es decir, objetos que estuvieron en contacto con 

los santos y fueron conservados y venerados en razón de la santidad de 

la persona a la que se asocian, transfiriendo así una conexión espiri-

tual con el santo, para protección y guía divina. De este tipo es la 

que se menciona en el documento como la soga de San Diego de Alcalá. 

En cuanto a las de tercer grado son las referidas a cualquier 

objeto que haya sido tocado por el cuerpo de un santo o por sus obje-

tos personales. De esta categoría son varias las mencionadas en la re-

lación de Juan Sevillano. Una muestra de la popularidad que había al-

canzado Santa Teresa es que se conservase como reliquia “los manteles 

en que comió” cuando estuvo en Almodóvar del Campo. Además, se rela-

cionan varias fragmentos de Tierra Santa: tierra donde San Pedro 

lloró; tierra donde estuvo la Virgen; tierra donde Cristo oró; tierra 

del sepulcro de la Virgen; y tierra procedente del Monte de los Oli-

vos. 

 Las reliquias daban prestigio a las iglesias que las albergaban 

y representaban una de las formas más populares de la religiosidad, 

siendo reflejo del comportamiento y de las costumbres de épocas pasa-

das. En la actualidad ocupan un lugar singular en la historia religio-

sa, espiritual y cultural del mundo cristiano.  

 

 

Esther Sánchez Calle. Cronista Oficial de Plasencia 

 

  

                                                 
15
 La iglesia del colegio de Plasencia se puso bajo la advocación de Santa Ana, donde es 

posible que se custodiase el relicario que los jesuitas veneraban “puesto en una Pirami-

de de plata y christales”. 
16 De este santo, tras diversas consultas, no se ha conseguido ninguna referencia. 
17
 Los diez mil Mártires se refieren principalmente a una tradición cristiana que conme-

mora la ejecución masiva de cristianos bajo el emperador Diocleciano alrededor del año 

303. 



 10 

PAISAJE Y TERRITORIO 
 

 

Morfología de una ciudad 

 

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuando Alfonso VIII conquistó Ambracia para fundar la ciudad de 

Plasencia en 1186, el Rincón de la Magdalena, asentamiento musulmán en 

un principio, debía estar en ruina o en proceso de ello. Con la conce-

sión del fuero a la ciudad en 1189 se inició un programa constructivo 

que integraba el antiguo templo y lo ampliaba significativamente con 

una segunda iglesia sobre la antigua de la Magdalena. En 1197 Plasen-

cia fue tomada por segunda y definitiva vez, y Alfonso VIII acometió 

la construcción de una muralla sólida con un perímetro superior al 

trazado en primitiva cerca de madera. Ello determinó que parte del en-

torno de la Magdalena, que había quedado como una zona periurbana con 

la empalizada, formase parte de la ciudad intramuros puesto que la mi-

tad de la iglesia se derribó para levantar el lienzo contiguo a la 

puerta de Coria. La muralla fue terminada a principios del s. XIII. 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este hecho, el de amurallar  esa zona debido al desnivel exis-

tente con respecto al río Jerte, nos lleva a pensar que dos aspectos 

determinaron la morfología de Plasencia. Por un lado, su carácter de-

fensivo, puesto de manifiesto en la muralla, el alcázar y el pronun-

ciado carácter militar de su casco antiguo. Y, por otro lado, su si-

tuación estratégica como núcleo de avance de la repoblación. No en va-



 12 

no está ubicada sobre esa elevación del terreno, La Mota (hoy el Para-

dor Nacional), aprovechando el meandro que hace el río Jerte como ele-

mento de defensa natural y rodeada de sierras al norte. 

  

Su importancia geoestratégica como población de frontera condi-

cionó que la ciudad fuese amurallada entre finales del siglo XII e 

inicios del siglo XIII, adaptándose a las curvas de nivel del cerro 

sobre el que se asienta y al curso del río Jerte con un doble sistema 

defensivo. Así se trazaron, por un lado, altos lienzos o cortinas de 

gran espesor realizadas en sillares irregulares de granito unidos por 

argamasa de tierra, cal y pequeños cantos o piedra y reforzados me-

diante torres semicirculares denominados «cubos» con remate almenado. 

Y, por otro lado, un sistema de cruces de saeta que impedían el asalto 

y que constituían un segundo paño de muralla, denominado «antemuro» o 

barbacana, y un foso entre la muralla y la barbacana. 

 

  

La muralla estaba reforzada por 68 torres, generalmente de plan-

ta semicircular, separadas entre 30 y 35 metros. En la actualidad se 

conservan unas 20 torres, seis puertas (la de Trujillo, la de Berroza-

na, la de Talavera, la del Sol, la de Carros y la de Coria) y dos pos-



 13 

tigos que permitían acceder al interior de la villa murada (el de San-

tiago y el del Salvador).  

Por otro lado -y a través de documentación gráfica y literaria- 

podemos acercarnos a la morfología del Alcázar, construido en el ángu-

lo NE de la cerca. Se trataba de una construcción de planta rectangu-

lar reforzada por 8 torres, conservándose en la actualidad la Torre 

del Homenaje (que formaba parte de esa fortaleza), conocida como Torre 

Lucía y convertida en Centro de Interpretación de la Ciudad Medieval y 

de la Ruta de la Plata por la Junta de Extremadura. Delante de la for-

taleza se extendía una gran explanada conocida como la Plaza de la 

Fortaleza o de los Llanos que, a modo de campo de guerra, servía para 

evitar la sorpresa de cualquier ataque de la población o enfrentamien-

tos entre los bandos nobles de la ciudad. Además, allí se ubicaba el 

Arca del Agua que recogía el agua traída desde Cabezabellosa a través 

de los arcos de San Antón. 

  

 

 

 

La planimetría histórica hasta el siglo XIX se mantuvo su inte-

gridad basada en la sólida muralla de sillares y mampostería con que 

la cercó Alfonso VIII en 1197, con sus 68 cubos conservados a lo largo 

de su perímetro, un recinto rectangular oblongo con una extensión de 

24 hectáreas cuya estructura no sufrirá cambios sustanciales a lo lar-

go de los siglos XV y XVI. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 14 

Por último, la ciudad intramuros se comunicaba históricamente 

con el territorio mediante seis puertas: de San Antón (Norte); Sol y 

Talavera (Este); Trujillo (Sur); Coria y Berrozana, (Oeste) y  posti-

gos,  como el  de Santa María (Sureste), el Santiago y del Salvador 

(Noreste). Por ellas se canalizan siete calles (Rey, Pedro Isidro, 

Quesos, Rúa, Trujillo Talavera y Sol), que modelan un plano radial-

tentacular, al converger en el epicentro focal de la Plaza Mayor, rec-

tangular, terraplenada y enteramente soportalada. 

  

  

  

  

  

  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cabría preguntarse hoy cómo fue y cómo ha sido la Puerta Talavera.  

 

 

Javier Cano Ramos. Historiador 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 16 

ZASCANDILEANDO CON LOS JUDÍOS EXTREMEÑOS  
 

 

II. Los árabes, los musulmanes y la enciclopedia Álvarez 

 

Espólier: la Enciclopedia Álvarez, los árabes, los musulmanes, los 

omeyas, los abasíes, los judíos intelectuales extremeños en al-

Andalus, el poeta de la taifa de Batalyaws, los almorávides, el almo-

hade y el retorno del peliculero de Charlton Heston forman el friso 

zascandil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Obertura: Enciclopedia Álvarez 

Nociones, Enciclopedia Álvarez, p. 197. 

Los árabes.– Los árabes eran gentes que vivían en Arabia y que, impul-

sados por las doctrinas de Mahoma, emprendieron la conquista del mun-

do. 

Conquista de España.– Los árabes conquistaron casi toda España en 2 

años y permanecieron en nuestro suelo cerca de 8 siglos. 

Arquitectura árabe.– Son muestras de la arquitectura árabe en España, 

la Mezquita de Córdoba, la Alhambra de Granada y la Giralda de Sevi-

lla. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Los árabes en la Enciclopedia Álvarez. 

 



 17 

2. Los árabes y la dhimma 

 

En el Génesis, el mensajero de Dios anunció a Agar la egipcia que su 

hijo Ismael, hijo de Abraham, se convertiría en la cabeza de un gran 

pueblo. El arcángel Gabriel reveló al profeta Mahoma las suras y las 

aleyas en la lengua árabe, que era la única lengua divina, y comenzó 

con las prédicas evangelizadoras que incomodaron a los árabes mercade-

res caravaneros porque le fastidiaba su negocio. Iniciaron los árabes 

la conquista de territorios para incrementar el cuerpo de vasallos que 

nutriesen las arcas reales, la península arábiga, el Magreb, Toledo y 

Córdoba, en la península Ibérica. Musa ibn Nusayr rindió Mérida, en ju-

nio de 713, que ahora se llamaba Marida, capital de la Marca Inferior 

de al-Andalus, articulada en el régimen de las coras, o distritos pro-

vinciales, que absorbieron conventus iuridicus romanos y sedes episcopa-

les visigodas. Con el islote cristiano del reino astur-leoneses en el 

norte. 

Con la concesión por Caracalla de la ciudadanía romana a todos los 

hombres libres y religiones del imperio, en 212, Roma amplió el marco de 

los contribuyentes. El estado musulmán fue más comerciante. Garantizó la 

libertad de culto y la autonomía jurídica a las minorías judía y cris-

tiana, los dhimmis, los pueblos del Libro, a cambio del pago de la yiz-

ya, una capitación por el reconocimiento de su liderazgo y la protec-

ción, que los historiadores radicales llaman sumisión, y el jarach, la 

derrama de los propietarios de la tierra. Los hispanovisigodos burlaron 

la dhimma con la conversión al islam, los llamados muladíes, los 

tránsfugas del cristianismo que asimilaron las costumbres y tradicio-

nes de la civilización árabe e islámica. A los visigodos testarudos 

que permanecieron varados en la ignorancia espiritual de su religión, 

como profetizaban los ulemas, les llamaron mozárabes. También rondaban 

los beréberes o tribus del norte de África. El crisol de las culturas 

del islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La giralda de Sevilla. 

© Inés Fernández Blanco 

 

Al-Andalus, con su Dios único y verdadero y la lengua guay árabe, 

se integró en el califato omeya, con Damasco como capital, regido por 

los cuatro califas ortodoxos familiares de Mahoma, de 632 a 661, y el 

régimen de los walies, los gobernadores designados por el califa, je-

rarca supremo religioso, 661-750, con la asistencia del cadí o juez. 

Los abasíes, el linaje rival de los Omeya, conspiraron para eliminar a 

toda la familia. Les invitaron a un ágape en reconocimiento de su su-

premacía. Pero rogaron encarecidamente que debían estar presentes toda 

la familia. Era un ardid para degollarlos con el alfanje. Los abasíes 

tomaron el poder, pero Abd al-Rahmán I, que se había salvado, fundó el 



 18 

emirato omeya de al-Andalus en Córdoba. Una de las tres ciudades más 

importante del mundo, con Bagdad y Constantinopla. Funcionó como enti-

dad política y administrativa independiente de Damasco hasta la pro-

clamación del califato en 929. Músicos, poetas, astrónomos y hombres 

de ciencia florearon su reinado, espejo de la convivencia tolerada, el 

intercambio de ideas y el mestizaje cultural. La minoría judía de 

Mérida era una de las colonias administrativas más relevantes de la 

zona occidental peninsular. 

Abd al-Rahman II (822-852), gobernador de Mérida, construyó la 

alcazaba, inaugurada en abril de 835,  como medida disuasoria contra 

los alzamientos militares y las sublevaciones populares, principal vía 

de acceso a la ciudad. Residencia y cuartel del ejército. El emir Ome-

ya edificó la fortaleza con los materiales de demolición de los edifi-

cios visigodos, fustes, columnas, capiteles, frisos, pilastras, silla-

res, el fenómeno spolia. Y demolieron el hospital-albergue de Masona 

cuyos vestigios encontraron los arqueólogos en 1986. Si la Mérida islá-

mica se construyó con los materiales de demolición de Vandalicia, la 

Vandalicia se construyó con los materiales de demolición de Emérita 

Augusta. 

Abd al-Rahmán ibn Marwän al-Yilliquí el gallego, hijo del gober-

nador de Mérida, líder de la comunidad muladí, se sublevó contra 

Muhammad I (852-886), emir de Córdoba, secundado por mozárabes y mu-

ladíes. Reactivó la revuelta en 874-875. Judíos emeritenses poblaron 

Batalyaws. El judío mercader Sadun ben Fatuh al-Surunbaki, aliado de 

Ibn Marwãn, jugó un papel preponderante en las revueltas de los mulad-

íes. Ibn Marwãn (876-877) construyó una fortaleza en Marvão y se co-

ronó «senhor da Ammaia, a das ruinas». La derrota del muladí rebelde 

acarreó problemas a las comunidades cristiana y judía. En represalia 

por su participación en las revueltas, el emir Omeya asfixió la eco-

nomía de los mozárabes y judíos emeritenses gravando las cargas fisca-

les. En los reinos cristianos de Asturias y de León emergió Alfonso 

III (886-910). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fortaleza de Marvão (Portugal). 

 

Abd al-Rahman III (912-961) se invistió líder religioso de la 

comunidad islámica, comendador de los creyentes. Proclamó el califato 

independiente de Córdoba y trasladó la capital de la corte y las ins-

tituciones a Madinat al-Zahra, símbolo arquitectónico del esplendor 

político, económico y cultural de los Omeya. Le sucedió su hijo al-

Hakam (961-976), que se pasó más de cuarenta años enjaulado en palacio 

con un harén de libros. Hasday ben Saprut fue médico, consejero del 

califa y embjador con el reino cristiano de Bizancio. Qulumriya (Coim-

bra) registró familias judías en el siglo X. En la monarquía astur-

leonesa, que inició la recuperación de la península Ibérica, campeó 

Ramiro II (932-950) 



 19 

El proceso de asimilación de la sociedad musulmana y árabe, el 

idearium de la `arabîya, la arabización, la asimilación de la lengua 

santa árabe, la poesía y las costumbres, originó una tradición jude-

oislámica equiparable a la tradición judeocristiana en el mundo con-

temporáneo, que había tenido su precedente en la tradición judeorroma-

na. No todos los judíos idolatraron el mestizaje de culturas. Rabí Ja-

cob ben Eleazar repudió la `arabîya, y a los intelectuales judíos asi-

milados «aliados de la congregación de los ismaelitas». La única lengua 

guay elegida por Dios era la hebrea. 

 

3. Judíos emeritenses en la casa de los Omeya, siglos X-XII 

 

Los dirigentes de la comunidad judía de Mérida ostentaban la suprema 

autoridad jurídica sobre los judíos de la Marca Inferior, cuyo poder e 

influencia declinaron en el ocaso del emirato cordobés, reveló el cro-

nista Abraham ibn Daud: 

Me contó rabí Meir ben Ribas que vio un rollo de rab Seadiah 

gaón, de bendita memoria, en el que estaba escrito:… A causa de las 

guerras fue destruida Mérida y se exiliaron los antepasados de este 

rabí Yisjaq al-Baliah y se afincaron en Córdoba, situándose entre los 

principales de la ciudad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lucena. Monumento a Yosef bn ha-Leví ibn Megas. 

Foto de M.M.M. 

 

En la Córdoba tolerante de los Omeya, los judíos emeritenses mi-

grantes asimilaron la lengua de la cultura dominante, el árabe, que 

les permitió acceder al conocimiento de la filosofía y la poética, y 

contribuyeron al desarrollo y esplendor de las artes, las ciencias, 

las letras y la mística. Rabí Isaac ben rabí Baruj ibn Albalia (o al-

Baliah) (Córdoba, 1035-Granada, 1094), poeta, maestro talmúdico y pre-

dicador, era descendiente del emeritense Baruj que fabricó cortinas de 

seda en el templo de Jerusalén, pariente de Abraham ibn Daud por línea 

materna. Gozó de la amistad de la poderosa familia Nagrella. Estudió 

en la academia de Lucena, discípulo del rabino Isaac ibn Gayyat. Logró 

salvarse de la matanza de Granada, en 1066, y se refugió en Sevilla. 

Al-Mu´tamid le nombró astrólogo, rabino y nasí, depurado de la admi-

nistración por los almorávides, en 1089. Su obra compendia materias 

científicas, comentarios talmúdicos, responsas y poemas litúrgicos. El 



 20 

linaje Albalia tuvo descendencia en las comunidades medievales de Pla-

sencia, Cáceres, Coria y Jaraíz de la Vera. 

Yosef ibn Isaac ibn Abitur (en árabe, Ibn Abi Thaur, padre del 

buey) célebre talmudista y poeta litúrgico, se postuló como sucesor 

del rabino y juez Mosé ibn Hanok, pero Hasday apoyó el nombramiento 

del hijo de Hanok. Relegado por la sociedad cordobesa abandonó la ciu-

dad, con destino a Palestina, Babilonia y Egipto. Yosef ibn Isaac ibn 

Abitur (Ibn Satanás o Ibn Santas) se hacía llamar «el emeritense», o 

«el pequeño Joseph de Mérida», su lugar de nacimiento, hacia 950 o 

960. Gozó de fama como jurista y poeta litúrgico. El uso del gentili-

cio por los judíos se remonta a la época de los Jueces y Reyes: el 

quenita, el amalecita, el edomita, el galadita, el tesbita. Ibn Marwän 

también usó el sobrenombre de «el emeritense», su tierra de arraigo. 

Los musulmanes de la taifa de Badajoz se enorgullecieron de su ciudad, 

expresado en el gentilicio batalyawsi, «de Badajoz». Maimónides firma-

ba «el cordobés», por el lugar de nacimiento, y «el sefardí», por su 

patria, al-Andalus. Por el contrario, Mosé ha-Sefardí (c. 1062-c. 

1120), autor del tratado Dialogi Petri chistiani et Moysi judei, «una 

de las obras apologéticas más antiguas entre las destinadas a la polé-

mica con judíos o musulmanes», apostató del patronímico de nacimiento 

cuando se convirtió al cristianismo como Pedro Alfonso en 1106. El 

judío, el muladí y el musulmán nativo de Extremadura ennoblecieron su 

sangre con el gentilicio de su tierra de nacimiento. 

El poeta Samuel ben Yosef ibn Nagrella ha-Naguid (Córdoba 993-

Granada 1055), de ascendencia levítica, era extremeño de origen, cor-

dobés por su formación intelectual y granadino por su carrera política 

y militar. Dominaba el hebreo, el beréber, el latín, el arameo y el 

romance. Un príncipe musulmán le nombró naguid, príncipe de los judíos 

y general de los ejércitos. Mantuvo un debate encrespado con el mu-

sulmán Ibn Hazm (994-1064), autor de El collar de la paloma, un trata-

do sobre el amor cortés, pieza cumbre de la literatura arabigoanda-

lusí. Nagrella fue el primero de los grandes poetas hebreos de al-

Andalus del que se conocen moaxajas, con jarcha en árabe. Otra es la 

visión, menos amable, de Ibn al-Kardabus en Historia de al-Andalus so-

bre la actuación de los judíos en la corte bereber ziri de Granada: 

 

Los asuntos de los musulmanes se encomendaron a los judíos, en-

tonces causaron en ellos el estrago de los leones, convertidos 

en chambelanes, visires y secretarios. Mientras los cristianos 

cada año daban la vuelta a al-Andalus cautivando, saqueando, in-

cendiando, destruyendo y llevándose prisioneros. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Muro oriental de la sinagoga de Córdoba. 

© Inés Fernández Blanco. 



 21 

No podía faltar el arrogante privilegio de la pureza de sangre. La 

preeminencia del árabe de raza pura sobre la algarabía y el goy (no el 

gay), émulo del godo xenófobo de los concilios de Toledo y del cristiano 

viejo rancio de la Extremadura humanista del Renacimiento y del Barroco. 

Las relaciones entre los grupos étnicos-religiosos, los pueblos del 

Libro, no estuvieron exentas de pullas, controversias y particularida-

des artísticas. La poética árabe se caracterizó por la glorificación 

de los amores y los amoríos, la cristiana por el ensalzamiento de la 

guerra y la venganza, y la judía por la entonación de los cánticos y 

alabanzas al Dios de los ejércitos. 

El pueblo de Israel era hijo de Sara la hebrea y los árabes 

hijos de Agar, la esclava egipcia, de donde le vinieron a Ismael y a 

sus hijos el alias de agarenos. «Yo no adoraré lo que tú adoras. Y tú 

no adorarás lo que yo adoro», espetó el palestino Selim Bakrin al is-

raelí David Herzog en Hanna K. (1982), la película de Costa-Gavras 

anatemizada por israelíes, árabes y propalestinos europeos de izquier-

das. Las afinidades de los extremos, los enemigos complementarios, la 

fusión de los contrarios (Siegmund Ginzberg, Síndrome 33). Costa-

Gavras dramatizó la complejidad del conflicto, con sus matices, sin 

tomar partido, planteando preguntas en lugar de ofrecer respuestas 

fáciles: «Judíos y palestinos hablaban conmigo [durante el rodaje], 

pero no entre ellos... Creo que el desenlace de la película muestra de 

manera muy nítida ese clima de hostilidad y de paranoia que se respi-

raba por entonces y que ha acabado teniendo efectos tan nefastos como 

la actual guerra de destrucción de la franja de Gaza». El problema is-

raelopalestino, con el leitmotiv del palestino forastero en su propia 

tierra que no tiene una nación, aunque acredite documentos territoria-

les, pero la reclama como propia, prosigue, con otra perspectiva, en 

la oscarizada No other land, de Basel Adra y Yuval Abraham (2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El desprecio de los árabes por los muladíes, a los que no les 

permitió integrarse en el tejido administrativo y social, el senti-

miento nacionalista de los mozárabes incentivado por los reyes cris-

tianos, las luchas intestinas entre los clanes árabes por el poder y 

la asfixia fiscal de las clases humildes fueron factores determinantes 

en las insurrecciones y la creación de las banderías políticas, los 

reinos de taifas. 

  

  



 22 

4. La taifa de Batalyaws 

 

Nociones, Enciclopedia Álvarez, pp. 197-198. 

Entre los jefes militares que los árabes tuvieron en España, se desta-

ca Almanzor. Pertenecía este caudillo árabe a una familia noble y, 

protegido por la madre de Hixén, llegó a escalar los más altos puestos 

del Califato. 

Su carácter ambicioso y cruel hacía que no se detuviese ante na-

da con tal de lograr sus propósitos y, por ello, «era tan temido que 

ni los caballos se atrevían a relinchar en su presencia». 

Hizo cincuenta y dos campañas contra los cristianos y, en ellas, sa-

queó a Barcelona; arrasó a Zamora y llegó a las puertas de Santiago de 

Compostela, llevándose para Córdoba las campanas y puertas de su cate-

dral. 

Cuando ya era viejo, unidos los reyes de Castilla, León y Nava-

rra, lograron derrotarle en Calatañazor y murió poco después a conse-

cuencia de las heridas recibidas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Taifa de Badajoz. 

© Museo Arqueológico de Badajoz. 
 

Con Hisam II (976-1013) sobrevino el desplome de los Omeya y el 

golpe de Estado del general Abu Amir Muhammad ibn Abi Amir (978-1002), 

«al-Mansur bi-Allah», «el victorioso de Alá». Almanzor, en romance. 

Trasladó la corte a Madinat al-Zahira e instauró una dinastía tan bre-

ve como un suspiro de amor. ¿De amor? ¡De terror! Como el que sembró 

en los reinos de los cristianos y en los equinos. Y el cine de la 

Transición española, con el esperpento Cuando Almanzor perdió el tam-

bor, de Luis María Delgado (1984), con Ozores, Rafaela Aparicio y Qui-

que Camoiras. En las antípodas, la Francia de los valores del laicismo 

narró su versión, con tintes desternillantes, en Iznogud, la historie-

ta gráfica de Goscinny y Tabary. Una sátira demoledora del poder y la 

política encarnado por el malvado visir Iznogud que conspira para des-

tronar al bondadoso califa Harun al-Panzón, porque quiere ser califa 

en lugar del califa, como sucede con los visires de la política muni-

cipal, autonómica, nacional y mundial. 



 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La batalla de Calatañazor (Soria), un apócrifo que solo figura 

en las crónicas cristianas, y el deceso de Almanzor en Medinaceli en 

1002, acabaron con dos siglos de la dinastía de los Omeya. Génesis de 

la guerra civil, la fitna (1008-1031), la fragmentación de los reinos 

de taifas y la destrucción y saqueo de Madinat al-Zahra, material de 

cantería, el spolia, para las iglesias medievales y los edificios ci-

viles cordobeses. 

Fernando I reinaba en Castilla y León (1037-1065) y en la taifa 

aftásida de Batalyaws el reyezuelo Umar al-Mutawakkil (1035-1086) im-

puso la autarquía a golpe de cimitarra a musulmanes, judíos, árabes, 

bereberes y muladíes. Y conquistó la ciudad alentejana de Yãbura, Évo-

ra. Destacaron judíos pacenses con ramificaciones mercantiles en el 

norte de África y en la cuenca del Mediterráneo Oriental, como Judá 

ben Samuel  ha-Leví y Jacob ben Ismael. Jacob ben Ismael viajó por 

Egipto y Trípoli y mantuvo correspondencia con sus amigos de Alepo, 

Tiro y Jerusalén, y con sus parientes de Toledo y Badajoz. 

De su padre al-Muzaffar, Umar al-Mutawakkil heredó la afición 

por la lírica. Entre 1072 y 1079 en su almunia toreó el poeta Ibn al-

Jatib, de Iznájar (Córdoba). Otro reino de taifa. Los escritores ára-

bes al-Makkari e Ibn al-Abbar dieron noticia del caudillo enhebrando 

versos de exaltación a la fiesta sabática a modo de bienvenida a su 

hermano Yahya. La poesía árabe musulmana, con la métrica y la rima in-

terna, causaba furor en los poetas andalusíes. El poeta judío Dunas 

ibn Labrat renovó la poética hebrea española con la incorporación de 

las reglas de la métrica islámica a la lengua hebrea. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ibn al-Jatib en Iznájar Córdoba) con la cruz al fondo. 

© Inés Fernández Blanco 



 24 

El otro poeta que debería posar con los cuatro cabezones pacen-

ses, que, en realidad, son tres, Valhondo, Pacheco y Lencero, es el 

judío converso David del Valle Saldaña, nacido en Badajoz en 1699. Co-

mo creyente en la religión de Moisés, salió tarifando para Ámsterdam, 

por temor a la Inquisición de Llerena, en la segunda década del siglo 

XVII, donde versificó en El afrodiseo, escrito en el exilio, su amor 

por la patria que lo vio nacer y migrar, como tantos extremeños: 

 

 Llega a la gran Badajoz 

 lo tierno de su deseo, 

 ciudad que llaman de Dios 

 porque allí van de paseo 

 las damas de dos en dos. 

 La causa que a esto conmueve 

 porque aquélla que dél bebe 

 se trasmuta en tiempo breve 

 en Venus con ser Diana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Badajoz. La alcazaba y el Guadiana 

 

El autócrata aftásifa se sirvió de las artes y la cultura para 

propagar las excelencia de su régimen político en la corte andalusí, 

como remedó el maestre Juan de Zúñiga con judíos y cristianos en la 

Orden de Alcántara en el siglo XV. Las persecuciones y matanzas de jud-

íos en Córdoba en 1011 y en Granada en diciembre de 1066 fueron excep-

ción en el gobierno de los Omeya. Yosef Nagrella participó en las intri-

gas palaciegas granadinas despertando el odio antijudío en los musulma-

nes, que acabaron con su vida. Otros judíos practicaron el transfuguis-

mo. Sobre la casuística de la conversión, el judío consideraba que co-

metía un perjurio menor si reconocía a Mahoma como profeta de Alá, al 

fin y al cabo era una religión monoteísta, en lugar del politeísmo de 

Jesús, el hijo de Dios. Los conversos rezaban en las mezquitas, sus 

hijos leían el Corán, seguían la religión y la Sunna, pero solo Dios 

sabía lo que encerraban en sus casas y latían en sus almas. Era el bu-

cle de la falsa conversión redivivo en los reinos cristianos. 

 

 

5. Los almorávides y los almohades 

 

Nociones, Enciclopedia Álvarez, p. 199. 

Don Pelayo.– Don Pelayo, primer rey de los cristianos, derrotó a los 

árabes en la batalla de Covadonga. 

El Cid, caballero cristiano.– El Cid Campeador  es considerado por su 

lealtad y grandes virtudes, como modelo de caballero cristiano. 



 25 

Conquista de Valencia.– Desterrado injustamente, el Cid venció a los 

árabes en numerosas batallas y les conquistó la ciudad de Valencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Don Pelayo y El Cid, los héroes de mi infancia. 

 

Los almorávides, al-murabitum (1091-1148), beréberes oriundos de 

Marruecos y Mauritania, devastaron los reinos de taifas y modificaron el 

privilegio de protección a las minorías religiosas. En Castilla y León 

bandeó Alfonso VI (1072-1109), que recuperó Toledo para la cristian-

dad, en 1085. Los fundamentalistas almohades, al-muwahhidum (1148-

1236), de origen beréber, derrocaron a los almorávides. Impusieron la 

ortodoxia de «la unidad de todo ser en Alá», islamizaron la escuela y 

los espacios públicos, todos con chador o hiyab, predicaron la lectura 

literal del Corán y la yihad, la pena capital contra los infieles y los 

Versos satánicos de Shalman Rushdie. El fanatismo almohade destruyó si-

nagogas y casas de estudios (yeshivot). De la famosa academia talmúdi-

ca de Lucena, la ciudad de los poetas, no quedó piedra sobre piedra. 

Los judíos de Lucena se refugiaron en los reinos cristianos de Casti-

lla, Aragón y Navarra. En Badajoz, Abu Yacub Yusuf amuralló la alcaza-

ba en 1169 y tildó de islamofobia la crítica legítima a su política y a 

los preceptos religiosos, como tildan de antisionismo en Israel a la 

crítica legítima a la política del gobierno de Netanyahu. ¿Me tacharán 

de antiextremeño por criticar el pacto PP-Vox? La ofensa a la religión, 

a las costumbres y a las tradiciones de la fe islámica eran delitos 

punibles que, en ocasiones, se regaba con el crúor (Charlie Hebdo. 

Journal irresponsable), o con dinamita como las estatuas de Buda de Ba-

miyan en Afganistán. Alfonso VII (1126-1157) recobró la fortaleza de 

Quriya, Coria, restableció la antigua sede episcopal visigoda en 1142, 

y, al año siguiente, reconoció, por el Tratado de Zamora, el reino de 

Portugal, que gobernó el primer rey Alfonso I (1139-1185). 

En el régimen almohade floreció La teología de Aristóteles, de 

Ibn Rush (1126-1198), Averroes, en romance, obra cumbre de la filosof-

ía islámica. Un best seller vertido por cristianos y judíos al latín y 

al hebreo. Ibn Rush reconcilió la filosofía y la religión. La cultura 

árabe compartió ideas y conocimientos con el racionalismo filosófico 

de Aristóteles. Mosé Maimónides (1138-1204), judío de religión asimilado 

en la cultura musulmana, escribió la mayoría de su producción en árabe. 

«Se le puede considerar, además de gran pensador y teólogo judío, como 

uno de los mejores exponentes de la civilización islámica de su tiem-

po» (Joseph Pérez, Historia de una tragedia). Su familia huyó del fana-

tismo de los Confesores de la Verdad y se exilió en Fez, en 1159. Re-

tornó al judaísmo en El Cairo, en 1171, como retornaron a la fe de 



 26 

Moisés, en Ámsterdam y París, los marranos extremeños y portugueses aco-

sados por la Inquisición de Llerena, como el poeta Saldaña y Jacob 

Rodríguez Pereira (Berlanga, Badajoz, 1715-París, 1780), artífice del 

método de la educación del lenguaje de los sordomudos. Su pueblo ha 

reconocido los valores «del sabio judío y preclaro hijo de Berlanga» y 

Badajoz le ha dedicado una calle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maimónides y Marciano en Córdoba, 

en el viaje del IMSERSO de diciembre de 2025.  

© Inés Fernández Blanco. 

 

Durante el proceso de disgregación del califato Omeya irrumpió 

Gerardo Simpavor. Un noble portugués que asedió la fortaleza almohade de 

Batalyaws, conquistó Qazris, Cáceres, etcétera. Pero el que cobró épica 

cinematográfica fue el mercenario de Rodrigo Díaz de Vivar (1048-1099). 

Mi héroe de infancia, El Cid (1961), de Anton Bundsmann, alias Anthony 

Mann, hijo de un judío austríaco y una madre que abrazó el judaísmo, pe-

ro el hijo ocultó sus raíces. El glamur de Hollywood en la España 

franquista, con Charlton Heston como protagonista, y en la producción, 

Samuel Bronschtein, hijo de un judío granjero, sobrino de Trotski, al 

que asesinó el anarquista catalán Ramón Mercader en la casa azul de 

Frida Khalo y el muralista comunista Diego Rivera, sus anfitriones 

mejicanos. Tyto Alba lo ha dibujado en La casa azul y María Hesse en 

Frida Khalo una biografía. Billy Wilder, exiliado de Sucha (Galitzia, 

hoy, Polonia), presenció partidas de ajedrez de Trosky en el café 

Central de Viena, antes de que Stalin le hiciera contrarrevolucionario y 

la Reina de Corazones gritara en Alicia en el país de las maravillas 

«¡Que le corten la cabeza!». Samuel Bronschtein nació el 26 de marzo de 

1908 en Chisináu, Besarabia, en la Rusia zarista, hoy, Moldavia. Su 

familia salió huyendo de las persecuciones antijudías. De su 

paradigmática asimilación a la cultura cinematográfica dio ejemplo la 

americanización de su onomástica judía: Bronston, como americanizaron 

sus patronímicos judíos los productores Schmuel Gelbfisz (Samuel 

Goldwyn), Lazar Meir (Louis B. Mayer), y el actor Issur Danielovitch 

Demsky (Kirk Douglas). En los antiguos estudios Chamartín, Bronston 

produjo Rey de Reyes (Nicholas Ray, 1961), 55 días en Pekín (Nicholas 

Ray, 1963), con el incombustible Charlton Heston, La caída del imperio 

romano (Anthony Mann, 1964) y El fabuloso mundo del circo (Henry 

Hathaway, 1964). 



 27 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Samuel Bronston formó una cantera de directores artísticos españo-

les, como el oscarizado Gil Parrondo. Quebró su factoría, hoy, Estudios 

Buñuel. Falleció en enero de 1994, en Sacramento, California. En sus 

últimas voluntades no pidió que le administraran el sacramento (del viá-

tico), él era judío, como Groucho, pidió que sus restos mortales descan-

sasen en el cementerio madrileño de Las Rozas. 

¡Ve y descansa, Samuel, para levantarte a recibir tu mazal al 

fin de los días! ¡Que el Dio te otorgue un lugar con los justos del 

celuloide y descanse tu alma en el recuerdo cinematográfico de los vi-

vos! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Samuel Bronston (sentado) y Vitorio de Sica. 

Desconozco al autor de la foto. 

 

A Groucho la familia y los amigos le organizaron un oficio reli-

gioso en la sinagoga Beth-El de Hollywood, todos con la kipá en la co-

ronilla y las oraciones del rabino en hebreo, me imagino. Imagine. En 

el más allá, los ángeles celestiales hicieron un fiestorro por todo lo 

alto, con Chico al piano y Harpo al arpa. Y la lírica en esperanto. El 

peliculero de Heston acababa de interpretar al agente de narcotráfico 

mexicano Vargas, defensor implacable de la ley, que le acarrease pro-

blemas a él y a su mujer, la de la ducha de Psicosis, que todavía no 

había rodado con Hitchcock, y daba caza en la frontera de Los Robles 



 28 

al corrupto y despiadado policía norteamericano Quinlan, que no tenía 

escrúpulos en falsificar pruebas, como quien falsifica sinagogas y ju-

derías, en una de las, a mi juicio, diez mejores películas de la his-

toria del cine, con El maquinista de la general. El plano secuencia 

del génesis de la película es toda una lección magistral de cine: di-

rección de actores, encuadres, iluminación, sonido. «Sed de mal se 

llama la película. No lo recordé entonces, pero el título apareció 

nítido ante mis ojos al cabo de los días cuando oí por primera vez la 

expresión la sed de sal, un bumerán heterodoxo de la crimonolog-

ía», firmado por Hidalgo Bayal en 2013, con su investigador privado, 

que no era ni el seboso policía de Welles con su oronda y macabra in-

moralidad, ni el bonachón y guaperas mexicano de El Cid. «Llamadme 

Travel», el detective de «Murania, ciudad que Dios confunda y que el 

diablo lleve a sus confines», epicentro del próximo zascandileo, el de 

los judíos de la diócesis de Plasencia en los reinos cristianos. 

 

 

Agradecimientos 

A Felipe González Rodero por el rebusque de la cartelería cinematográfi-

ca. 

A Pedro Pino se lo agradeceré cuando termine el dichosito plano de la 

taifa de Badajoz porque el pegote que he publicado, que pertenece al Mu-

seo Arqueológico de Badajoz, es poco científico. Ha situado lugares de 

Extremadura en Portugal. 

A mi mujer Inés ya le he agradecido el trabajo fotográfico, la llevé de 

gorra a Córdoba con el IMSERSO. 

 

Continuará 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Marciano Martín Manuel. Historiador 

 

  



 29 

RUANDO POR LA MUY 
 

Galería Beatriz Pereira. Pura Coincidencia Emilio Gañán + Isabel 

Flores 

 

Emilio Gañán (Plasencia, 

1971). Su obra responde a una 

querencia por el «orden» y un 

encuentro de analogías musica-

les que lo conectan con pinto-

res de cierto lirismo como 

Klee. Desde Malévich o Mondrian 

hasta la abstracción contem-

poránea, cultiva un lenguaje 

donde las geometrías del pensa-

miento funcionan como una sin-

taxis personal, un alfabeto 

plástico cuyas posibilidades 

siguen desplegándose y ofre-

ciendo problemáticas que man-

tienen viva esta pintura. 

La obra de Isabel Flores (Hornachos, 1989) defiende y pone en 

valor el ornamento a través de las artes textiles, la cerámica y la 

forja. La provocación, propone el desafío de ir contra la corriente 

elitista y patriarcal que Loos iniciaba a principios de los años XX, 

igual que hicieron en los años 70 artistas del movimiento Pattern & 

Decoration como Joyce Kozloff o Miriam Schapiro, planteando una revi-

sión de estas teorías de la modernidad. 

En pura coincidencia, Gañán propone una muestra con obra inédita 

en óleo sobre lienzo y papel; mientras que Flores mostrará obras de 

sus últimos proyectos en cerámi-

ca y forja, y una in stalación 
de obra textil en el centro del 

patio que da entrada a la galer-

ía. Ambos artistas, de trayecto-

ria consolidada en el panorama 

artístico español, aportan una 

manera diferente de entender la 

abstracción, desde la compleji-

dad formal y el minimalismo con-

ceptual. 

Es en este punto, donde la 

coincidencia de las formas puras 

que ambos artistas trabajan, se 

encuentran.  

 

Concierto de música antigua, medieval, renacimiento y barroco. 
 
 

La Sociedad Filarmónica Placentina inicia el 

año de recitales con un concierto de música 

antigua que se celebrará el domingo 25 de 

enero, a las 12.30 horas, en el Hotel Pala-

cio Carvajal-Girón de Plasencia. 

El recital contará con un programa que 

recorre obras de Michael Praetorius, Johann 

Hermann Schein, Heinrich Isaak, Claudio Mon-

teverdi, Diego Ortiz, Johann Sebastian Bach 

y Juan Pérez Bocanegra.  

La voz humana a través del canto, 

acompañados por instrumentos antiguos y mo-

dernos tocados por profesionales especialis-

https://galeriabeatrizpereira.com/isabel-flores/


 30 

tas en la música medieval y renacentista hasta el primer barroco.  

El concierto será interpretado por una selección de músicos de 

la Filarmónica Placentina, bajo la dirección del profesor y especia-

lista en música antigua Manuel Pascual, que se situará al frente de un 

nutrido conjunto instrumental. 

 

  



 31 

ARTE EN LA PERIFERIA 
 

 

ARTIUM. Centro Museo Vasco de Srte Contemporáneo. Vitoria 

Junto a la almendra medieval de Vitoria-Gasteiz, con 13.000 m2 cons-

truidos, casi el 75% por debajo del nivel de la calle, el edificio se 

organiza en torno y por debajo de una plaza interna, en la que se en-

cuentra el Lorategi, el jardín del museo.  

El museo conforma un eje cultural con el Centro Cultural Montehermoso 

Kulturunea y el conjunto de museos (Bibat y Museo de Ciencias Natura-

les) ubicados en el Centro Histórico, a tan solo cinco minutos a pie 

desde la Catedral de Santa María.El paseante encuentra aquí, en perma-

nente diálogo, tres esculturas de tres de los más grandes artistas del 

siglo XX:  

El edificio se organiza en torno y por debajo de esa plaza: como 

en una bodega, buena parte de sus espacios se encuentran bajo la su-

perficie. En el vestíbulo principal comparte protagonismo el 

gran Mural de la Cinémathèque de París de Joan Miró y Llorens Artigas 

y la monumental escultura Un Pedazo de Cielo Cristalizado, de Javier 

Pérez. Un descenso de siete metros bajo el nivel del suelo conduce a 

la Antesala del museo, el lugar desde el que se accede a las salas de 

exposiciones. 

 
http://www.artium.org/home_c.php 

 

Fundación Antonio Pérez. Cuenca 

La Fundación Antonio Pérez reparte su colección en 4 magníficos museos 

que completan la oferta de arte contemporáneo, 3 en la provincia de 

Cuenca y una sede en Sigüenza, provincia de Guadalajara y ciudad natal 

de Antonio Pérez. 

Centro de Arte Contemporáneo. Sede central de la FAP, ubicada en un 

antiguo convento de Carmelitas Descalzas en Cuenca capital. Dispone de 

un total de 35 salas repartidas en 4 plantas. Entre los artistas re-

presentados, con multitud de técnicas y estilos, se encuentran: Anto-

nio Saura, Manolo Millares, Rafael Canogar, Luis Feito, Bonifacio Al-

fonso, Lucebert, Carmen Calvo…etc. 

Museo de Obra Gráfica. San Clemente.Se trata de un museo que nos ofre-

ce un amplio recorrido por los movimientos y artistas más destacados 

de mediados del siglo XX hasta la actualidad  a través de la obra 

gráfica. Ubicado en San Clemente, municipio de la provincia de Cuenca, 

a una hora y cuatro de la capital y a mitad de camino en la A3, Ma-

drid- Valencia. 

Museo de Fotografía. Huete.El Museo de Fotografía, fue inaugurado en 

junio de 2015 y se encuentra ubicado en un antiguo convento renacen-

tista de monjas de Jesús y María, de 1554 de Huete. Municipio conquen-

se ubicado a escasos 40 minutos de Cuenca capital y a una hora y media 

de Madrid. 

Centro de Arte la Plazuela. Sigüenza.Inaugurada en 2023, se convierte 

en la tercera sede de la FAP, en este caso fuera de la provincia de 

Cuenca, ya que se encuentra en Sigüenza, Guadalajara, ciudad natal de 

Antonio Pérez. 

 
https://fundacionantonioperez.com/ 

 

Museo Art Nouveau Art Dèco. Casa Lis. Salamanca 

El Museo Art Nouveau y Art Déco es en esencia un museo de artes deco-

rativas que propone un recorrido temporal que abarca desde las últimas 

décadas del siglo XIX hasta la II Guerra Mundial. Este periodo de poco 

más de sesenta años es sin duda uno de los más fecundos de las artes 

aplicadas. El grueso de las obras que se pueden ver en el museo son 

objetos utilitarios concebidos bajo unos cuidados criterios estéticos. 

Esta dualidad, que los hace muy interesantes como documento de una 

http://www.artium.org/home_c.php
https://fundacionantonioperez.com/la-fundacion/sede-cuenca/
https://fundacionantonioperez.com/la-fundacion/sede-san-clemente/
https://fundacionantonioperez.com/la-fundacion/sede-huete/
https://fundacionantonioperez.com/la-fundacion/sede-siguenza/
https://fundacionantonioperez.com/


 32 

época y de una manera de vivir, hace que muchos de ellos no hayan lle-

gado hasta nuestros días ya que su uso ha hecho que no hayan perdurado 

en el tiempo. 

A lo largo del siglo XIX las artes decorativas quedaron ancladas 

en el pasado con una repetición sistemática de modelos y con unos aca-

bados cada vez de peor calidad por la ausencia del carácter artesanal. 

La máquina había impuesto unos sistemas de producción que primaban la 

cantidad sobre la calidad. Esta situación generó una reacción, los ar-

tistas del Arts & Crafts buscaron nuevos modelos de expresión y formas 

de creatividad, abogaron por la equiparación de las artes decorativas 

y las bellas artes prestando una especial atención a la calidad del 

detalle y a los acabados exquisitos. Esa inquietud estética fue el 

germen de un nuevo estilo, el Art Nouveau. 

 
https://www.museocasalis.org/ 

 

 

  

https://www.museocasalis.org/


 33 

MIRADAS 

 

 

 

 

 

‘Paco, el caimán’ (Casas del Monte) 

Fotografía 

Andy Solé 

2010 

 



 34 

EL SALÓN EN LA HEMEROTECA 
 

 

 

 

 

 

 

 



 35 

LA VIÑETA DE JAIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



 36 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagen de portada: „Nopal V‟, de Albano 

Logotipo: Salvador Retana 

Edita: Asociación Cultural Trazos del Salón. Plasencia 

2026 

 

Correo electrónico: trazosdelsalon@gmail.com 

Facebook: Trazos del Salón 

Instagram: trazosdelsalon 


